
Igualdad
de género

un proyecto de: con la financiación de:



elaboración de contenidos: 
Fundación Cultura de Paz

aporte de buenas prácticas: 
NOVACT Palestina y MPDL Colombia 

supervisión de contenidos: 
Coordinación del proyecto “SÍ A LA PAZ. Jóvenes por la paz 
sostenible y la ciudadanía global” del Movimiento por la Paz, 
el Desarme y la Libertad (MPDL) y el Instituto NOVACT de 
noviolencia

diseño y maquetación: 
detalier estudio creativo

Esta publicación cuenta con la colaboración de la 
Cooperación Española a través de la Agencia Española 
de Cooperación (AECID). El contenido de la misma es 
responsabilidad exclusiva del Movimiento por la Paz, el 
Desarme y la Libertad (MPDL) y no refleja, necesariamente, 
la postura de la AECID.

Igualdad de género

I. Introducción

II. Descripción de la temática

III. Realidades y retos en el trabajo con juventud en esta temática 
que ofrece nuestro diagnóstico

⟩ Retos educativos identificados

IV. Buenas prácticas

Actividad: Escuela de Circo y juegos de rol
Actividad: Construir confianza y promover el reconocimiento mutuo

Recomendaciones para la adaptación de las buenas prácticas al ámbito 
de intervención del proyecto “Sí a la Paz”

⟩ Escuela de Circo y juegos de rol de Palestina

⟩ Construir confianza y promover el reconocimiento mutuo de Colombia

⟩ Otras posibles prácticas

Actividad: Mi Silueta (actividad de inicio)
Actividad: Escuchar al Feminismo
Actividad: Concurso de referentes
Actividad: Emociones de la caja de la masculinidad
Actividad: Ciudades feministas 
Actividad: Stop Bulos

V. Recomendaciones finales generales

1. Adaptación al contexto local
2. Condiciones para un espacio seguro
3. Metodologías sugeridas
4. Factores clave de sostenibilidad

VI. Glosario

3

4

5 

7

9

9
14

23 

23

23

24

24
25
27
28
29
30

32

32
33
34
34

36

Índice



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía global 3

I. Introducción

El presente manual forma parte del proyecto “SÍ A LA PAZ. Jóvenes por la paz sostenible y la ciu-
dadanía global”, financiado por la Agencia Española de Cooperación Internacional para el Desarrollo 
(AECID) y ejecutado en consorcio por el Movimiento por la Paz, el Desarme y la Libertad (MPDL) y el 
Instituto NOVACT de noviolencia. 

Se integra en un conjunto de cinco guías pensadas para dar algunas respuestas y despertar nuevas 
dudas a profesionales de la educación que se preguntan qué preocupa o interesa a la juventud en 
relación con las amenazas actuales a la paz, qué comprensiones tienen respecto de los distintos 
elementos que la conforman, cómo se movilizan o de qué manera, desde la educación, se puede 
impulsar en la juventud los valores, actitudes, conocimientos y habilidades propios de una ciudadanía 
capaz de pensar globalmente y motivada para actuar localmente como protagonista y transmisora 
de la Cultura de la Paz. 

Esta colección de manuales, elaborada por la Fundación Cultura de Paz con el aporte y la supervisión 
del MPDL y NOVACT, aborda distintos ejes constructores de la Cultura de Paz, fundamentales para la 
resolución noviolenta de conflictos: la igualdad de género, la convivencia intercultural, la erradicación 
de la pobreza, el desarrollo sostenible y la justicia medioambiental o la defensa de los derechos hu-
manos en sentido amplio. Los temas en los que se centran parten de las necesidades educativas, 
intereses y preocupaciones de jóvenes de entre 11 y 25 años (con participación minoritaria de per-
sonas de hasta 39 años), vinculadas a espacios de educación formal, informal y no formal en cinco 
territorios del Estado español -Cantabria, Cataluña, Comunidad Valenciana, Comunidad de Madrid y 
Extremadura- que se detectan en un proceso diagnóstico previo. Los resultados del mismo fueron re-
cogidos en un informe realizado por la Fundación Cultura de Paz, y se encuentran disponibles en el si-
guiente enlace: https://www.mpdl.org/sialapaz/06_Informe%20de%20diagn%C3%B3stico%20final.pdf. 

En cuanto a su estructura, este manual se organiza en varios apartados que guían de lo general a 
lo particular. Tras la descripción del eje constructor de la Cultura de Paz en el que se centrará, se 
presentan las realidades y retos identificados en el diagnóstico mencionado en torno al impulso de 
la igualdad de género y el logro del fin de las violencias machistas. A continuación, se exponen ex-
periencias de buenas prácticas dedicadas al impulso de la implicación de jóvenes en procesos de 
construcción de paz desarrolladas en diferentes delegaciones internacionales del MPDL y NOVACT, 
de manera que algunas de ellas se detallan en forma de dinámicas grupales, con el fin de inspirar 
y aportar recursos metodológicos concretos. Posteriormente, se incluyen recomendaciones peda-
gógicas y estrategias generales que puedan facilitar la labor educativa en esta materia en diversos 
contextos. Finalmente, se ofrece un glosario de términos clave que apoya la comprensión y el uso 
del manual.

En definitiva, este manual no es solo un marco de referencia, sino una herramienta práctica y cercana 
que busca acompañar a quienes educan en la construcción de alternativas sostenibles y justas. Que-
remos que sea un recurso vivo, que inspire procesos colectivos de aprendizaje, acción y esperanza 
en la certeza de que otros futuros son posibles.

https://www.mpdl.org/sialapaz/06_Informe%20de%20diagn%C3%B3stico%20final.pdf


Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 54

II. Descripción  
de la temática

La igualdad de género es un pilar imprescindible para la construcción de una Cultura de Paz. Lejos 
de ser una meta alcanzada, sigue siendo un reto global urgente que atraviesa todos los ámbitos de la 
vida social, política y económica. Como recuerda Naciones Unidas, la igualdad entre mujeres y hom-
bres no sólo es un derecho humano fundamental, sino una condición básica para lograr un mundo 
pacífico, próspero y sostenible. Avanzar hacia la igualdad de género es inseparable de la consecución 
de una paz positiva: no puede haber paz duradera mientras persistan las violencias de género, la des-
igualdad salarial, el riesgo constante de retroceso de los derechos sexuales y reproductivos, o la invi-
sibilización de los aportes de mujeres y disidencias a nuestras sociedades. Garantizar este derecho 
implica asegurar que todas las mujeres y niñas puedan sentirse seguras, ejercer sus derechos 
en igualdad de condiciones y verse libres de violencia directa, cultural o estructural. La igualdad, 
o mejor dicho, la justicia de género, es, por tanto, una herramienta transformadora para desarticu-
lar las estructuras patriarcales, cuestionar constructivamente los mandatos de género aprendidos, 
desmantelar estereotipos de género y poner en práctica alternativas relacionales que aseguren los 
buenos tratos y el bienestar personal y colectivo. Con todo, partimos de la consideración de que la 
paz feminista es únicamente posible si se garantizan estos derechos, si se reconocen y reparan los 
daños que las mujeres y niñas sufren en todo el mundo, si, como sociedades, nos comprometemos 
a que esos daños no se repitan.

Esta igualdad, además, implica el reconocimiento de la diversidad existente entre mujeres y 
hombres, promoviendo un trato equitativo que responda a las necesidades específicas de cada 
persona, sin que estas se conviertan en fuente de discriminación. 

También supone partir de la premisa de que las discriminaciones que afectan a las mujeres y 
niñas por el hecho de serlo interactúan con otros factores como su pertenencia étnica, origen o 
nivel socioeconómico. El enfoque feminista interseccional aborda cómo el género se entrelaza con 

estos otros sistemas de opresión, como el racismo, la homofobia, la transfobia o la exclusión por 
razones de clase o diversidad funcional. En consecuencia, impulsa la creación de espacios seguros, 
inclusivos y libres de violencias machistas y LGTBIfóbicas, reconociendo el papel fundamental de los 
movimientos feministas y de disidencias sexuales en la construcción de sociedades más justas.

Igualmente, llamamos la atención sobre nuestro convencimiento de que sólo lograremos esta igual-
dad si se visibiliza y fortalece la plena participación de las mujeres y niñas en todos los ámbitos 
de decisión de la sociedad, atendiendo a toda su diversidad. En este sentido, entendemos que la 
participación protagonista y el liderazgo, con voz propia, de las mujeres en los procesos de construc-
ción de paz, además de constituir un derecho, supone poner en valor la menor predisposición al uso 
de la violencia para resolver conflictos que conlleva en principio la socialización femenina; ojalá una 
habilidad universal que conllevase a la paz duradera de nuestras sociedades. 

Esta reivindicación conlleva apostar por hacer atractiva la práctica de los cuidados para el con-
junto de la sociedad, reconociéndose como una responsabilidad compartida que debe ser equita-
tiva, además de tratarse de un elemento fundamental para la vida, promoviendo la dignificación de 
quienes cuidan y el beneficio colectivo que supone saber cuidar y reconocernos interdependientes 
de esos cuidados. 

Por otro lado, cabe destacar que la paz feminista a la que aspiramos es internacionalista y global 
en sus planteamientos, basándose en la solidaridad y la sororidad globales como principios cen-
trales. Esto nos lleva igualmente a plantearnos que no podemos educar en feminismo desde un 
enfoque único, ya que cada comunidad enfrenta un camino de construcción hacia la igualdad 
desde un punto de partida distinto y se ubica en un contexto cultural y social particular. Conlle-
va, como se reconoce en Feminismos en interseccionalidad en las aulas: Guía para una sensibiliza-
ción feminista para todos y todas, libre de racismo y xenofobia (Movimiento por la Paz – MPDL, 2024) 
que “el feminismo occidental es liberal, individualista, y está centrado en cuestiones que para otros 
feminismos no son centrales porque tienen diferentes asuntos que tratar definidos por la etnicidad 
o el nivel socioeconómico, entre otros, que añaden nuevos factores de subordinación”, que “este 
feminismo hegemónico, si no quiere causar opresiones añadidas a las mujeres no pertenecientes a 
los grupos dominantes, debe abandonar cualquier intento de universalizar sus análisis o plantearse 
como superior a cualquier otro.” Así, proporcionar información de las diferentes corrientes del mo-
vimiento feminista, sus perspectivas y reivindicaciones, confiamos que responda a un ejercicio de 
“justicia social que contribuya a romper la historia única que suelen contarnos” y “pueda facilitar al 
alumnado su posicionamiento dentro de aquel paraguas bajo el que se sienta más representado”.



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 76

III. Realidades y retos  
en el trabajo con juventud 
en esta temática que ofrece 
nuestro diagnóstico

Previo a la presentación detallada de las experiencias educativas que esperamos resulten inspirado-
ras para nuestra labor como educadoras y educadores juveniles, compartimos algunas de las con-
clusiones destacadas que identificamos en el diagnóstico mencionado. 

Al centrarnos en la identificación de las comprensiones, intereses y preocupaciones relacionadas con 
la igualdad de género con las que contaban las personas participantes de este diagnóstico, este eje 
constructor de la Cultura de Paz es el que ha revelado más retos urgentes. Así, si bien la comprensión 
del concepto de “igualdad de género” por parte de una gran mayoría de las personas encuestadas 
es coincidente con la de las organizaciones responsables del proyecto en el que este diagnóstico y 
manual se enmarcan (asociándolo al logro de la igualdad en derechos y oportunidades), es evidente 
que ciertos bulos machistas han calado con fuerza en la juventud (incluso en mujeres jóvenes y 
adolescentes). 

→ Entre los más destacados, se ha identificado que más de un tercio de las personas encuestadas 
considera que hay muchas denuncias falsas por violencia de género (es la respuesta más elegida, 
frente a no estar de acuerdo con esta afirmación o no saber qué responder). Esto nos lleva a plan-
tear, como primer reto, la necesidad de desmentir esta creencia con datos (este desmentido 
figura en el glosario) y fomentar la empatía, y no la suspicacia, hacia las mujeres que deciden 
denunciar, sensibilizar sobre lo difícil y doloroso del proceso, sobre la existencia de una justicia 
que no lo pone fácil… 

→ Asimismo, el desconocimiento sobre la dimensión de la violencia de género y quiénes resultan 
las principales partes dañadas y quiénes las responsables del daño es llamativo. Siete de cada 
diez personas encuestadas no solo considera que los hombres también sufren violencia por parte 
de sus parejas femeninas, sino que además sobredimensiona los argumentos que sostienen esta 
afirmación. . 

→ Por otro lado, se detecta relativa hostilidad ambivalente hacia el feminismo, ya que casi la mitad 
de las personas encuestadas cree que éste ha llegado demasiado lejos. Ante ello, parece inte-
resante profundizar en esta idea y conocer en qué se basa esta percepción o si debemos incidir 
en el significado del feminismo, por qué existe el movimiento por los derechos de las mujeres y la 
transformación social que busca. Afirmaciones como esta nos llevan a deducir que existen vacíos 
formativos e informativos de base que son llenados por informaciones falsas, bulos y discursos de 
odio, los cuales llevan a la juventud de hoy en día a realizar este tipo de sentencias erróneas en sí 
mismas.

En medio de este panorama en el que los bulos contra el feminismo y la distorsión sobre su significa-
do o sobre la caracterización de la violencia de género han calado tanto, hay datos esperanzadores 
que pueden servir de trampolín para el planteamiento de una actividad de sensibilización esquivando 
las posibles hostilidades que pudieran surgir en nuestros grupos. 

→ Por un lado, aparece la creencia mayoritaria (de seis de cada diez personas) de que aún no se ha 
logrado la igualdad de género en España y es necesario avanzar más en su consecución. 

→ Además, más de seis de cada diez encuestados se confiesan preocupados por a violencia exis-
tente dirigida hacia las mujeres.

→ También, casi tres de cada cuatro entienden que la violencia de género no son solamente las 
agresiones físicas. 

→ Por otro lado, se destaca que más de la mitad de los encuestados se aleja de actitudes culpa-
bilizadoras dirigidas hacia las mujeres que han sido víctimas o supervivientes de violencias 
machistas y cree que la vestimenta elegida por parte de una mujer no la responsabiliza de cual-
quier agresión que pueda sufrir. 

→ Además, esta crítica al feminismo convive con la creencia, para casi dos tercios de las personas 
encuestadas, de que el feminismo puede ayudarnos a las personas a ser como queramos ser 
rompiendo estereotipos de género. 

⟩ Retos educativos identificados
Tomando estas conclusiones como referencia, los retos que identificamos en la tarea educativa de 
impulsar la motivación y capacidades de la juventud para su implicación en el logro del fin de las 
violencias machistas y el alcance de la igualdad de género son los siguientes: 

Fomentar la alfabetización mediática con perspectiva de género, para que las y los jóvenes 
aprendan a identificar y refutar bulos machistas presentes en redes sociales y discursos mediá-
ticos, haciendo énfasis en las desinformaciones y mitos que circulan sobredimensionando las 
denuncias falsas o distorsionando la caracterización de las violencias de género, su magnitud y 
naturaleza. De esta manera, podremos observar que muchos de los bulos no se corresponden 
con la realidad y que el machismo se sostiene a través de la manipulación, el desconocimiento 
y el miedo. 

En relación con las denuncias, se sugiere promover la empatía, hacia las víctimas y supervi-
vientes de violencia machista denunciantes, sensibilizando acerca de la dureza del proceso 
de denuncia y recuperación o los obstáculos de una justicia patriarcal. 

Escuchar la opinión de los jóvenes respecto del feminismo, de su significado, origen y 
propósito. Para ello, se propone la creación de un espacio seguro de diálogo, motivando la 
participación de todo el grupo a través de preguntas que les permitan cuestionar sus creencias 
en torno a este significado. Este espacio debe permitir que, sin producir daño, todas las par-
tes puedan expresar sus dudas, resistencias o temores. Igualmente, y dada la diversidad de la 
sociedad actual, reflejada en las propias aulas, se recomienda huir de una visión única del fe-
minismo, ofreciendo la oportunidad de conocer otras reivindicaciones y perspectivas presentes 
en diferentes lugares del mundo.

Visibilizar los logros de mujeres lideresas y movimientos feministas globales en la conquis-
ta de derechos y libertades para todas las personas, mostrando experiencias reales cercanas y 
lejanas que ejemplifiquen el poder del feminismo para transformar realidades complejas desde 

1

2

3

4



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 98

diversos ámbitos. Al mismo tiempo, promover la implicación activa de los varones en esta 
lucha común, reconociendo su papel como aliados en la construcción de una sociedad más 
justa e igualitaria, y fomentando su comprensión de que los avances impulsados por las muje-
res han ampliado derechos y oportunidades también para ellos.

Esto nos llevará a fomentar la colaboración con organizaciones feministas, del colectivo LGT-
BIQ+ y con grupos mixtos de hombres comprometidos con la igualdad, para generar espa-
cios de reflexión y acción conjunta. También, sugerimos nombrar las amenazas globales exis-
tentes que nos alejan de la consecución de las metas, de modo que los miembros del grupo 
puedan contar con información veraz que les ayude a replantearse si realmente “el feminismo 
ha ido demasiado lejos”, o si, por el contrario, aún queda camino por recorrer para alcanzar 
una igualdad plena y compartida.”.

Encuadrar el machismo y el patriarcado en un sistema de opresiones interseccionales que, 
como reconocen las propias personas encuestadas, perjudica a toda la sociedad y nos impide 
ser como queramos ser. Invitar a reconocer cómo el sistema patriarcal nos impone limitaciones 
y nos daña a todas las personas, en diferentes medidas y de diferentes formas, pero ejerciendo 
una labor de control y presión desde diferentes flancos y a través de diferentes estrategias y 
foros.

Dar a conocer y debatir sobre el modelo de nuevas masculinidades, precisamente en línea 
con la idea de que el machismo impide también a los hombres ser como quieran ser. Esto 
supondrá promover el reconocimiento de los malestares que provoca la exigencia de que cada 
persona nos ajustemos a roles sociales basados en el género estrechos y que mantienen re-
laciones de poder-sumisión. También poner cara y nombre a algunos hombres defensores de 
este modelo de nuevas masculinidades que puedan servir de referentes positivos alternati-
vos y reduzcan el miedo a lo desconocido. Esto implicará promover la corresponsabilidad 
masculina con el logro de la igualdad de género, invitando a los varones jóvenes a cuestionar 
privilegios y a implicarse en la erradicación de la violencia y las desigualdades de género. 
Para ello, resulta igualmente necesario transmitir la idea de que no es posible tener una 
posición neutral frente a las desigualdades y violencias de género, invitando a reflexionar 
así sobre el papel y responsabilidad de cada persona para su erradicación.

Dar a conocer y empatizar con identidades de género disidentes, entendiendo que lo que se 
desconoce nos genera miedo o rechazo. Partir de que el género es una construcción social es 
un factor clave a la hora de desmontar el discurso patriarcal, y de potenciar la búsqueda de una 
igualdad real, independientemente de la identidad de género de las personas que conforman 
nuestra sociedad.

5

6

7

IV. Buenas prácticas

Temática/s

Temática/s de la CP que trabaja

Igualdad de género y prevención de violencias

Cuidado del medio ambiente

Defensa de Derechos Humanos

Interculturalidad y lucha contra la discriminación

Lucha contra la pobreza

No violencia /afrontamiento pacífico de conflictos/otros contenidos específicos

Otras temáticas que incluye

Gestión emocional, gestión del estrés, salud mental, expresión corporal, modelos distintos 
de interacción entre cuerpos, formas seguras de relacionarse, crear no espacios seguros 
sino valientes para tratar temas difíciles.

Título de la actividad:  

Escuela de Circo y juegos de rol
Palestina

Pasamos a presentar a continuación una serie de experiencias dedicadas al impulso de la participa-
ción juvenil en procesos de construcción de paz, centradas en el trabajo por la igualdad de género y la 
prevención de violencias machistas, que equipos de algunas de las delegaciones internacionales del 
MPDL y NOVACT destacan y esperan que resulten inspiradoras para quienes tengamos este manual 
entre manos.

En el contexto de algunos territorios en los que se han llevado a cabo las buenas prácticas, hay mu-
cha segregación en los espacios de intervención entre hombres y mujeres y supone un reto crear un 
proyecto común entre ambos (como por ejemplo el circo en Palestina, donde la expresión y la expo-
sición de los cuerpos es un eje fundamental, en un espacio valiente en el que tratar y exponer temas 
difíciles). También se destaca de estas experiencias la manera en la que se ha dado protagonismo 
a organizaciones de mujeres (por ejemplo, en el Kurdistán) para combatir mensajes de odio contra 
el feminismo e incluso acercar a mujeres que tienen un rol más tradicional a mujeres organizadas y 
feministas para dar a conocer sus derechos.



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 1110

Objetivo/s

Desarrollar, por medio de herramientas creativas, la resiliencia emocional y el empodera-
miento de jóvenes.

Población objetivo o vinculada detallada

La iniciativa está dirigida principalmente a jóvenes que viven en campos de personas refu-
giadas y participan activamente en las actividades impulsadas por la Escuela de Circo como 
espacio educativo, artístico y de desarrollo personal. 

De manera indirecta, el proyecto también beneficia a sus familias y a las comunidades del 
entorno, que se ven positivamente impactadas por los procesos de transformación social 
que los propios jóvenes protagonizan. 

Ubicación o zona de intervención 

Cisjordania, en campos de refugiados. 

¿Algún dato clave que nos permita conocer mejor en qué estado de consecución 
se encuentra en este contexto la temática o eje de la Cultura de Paz en la que se 
centra esta experiencia?

El contexto de intervención en el que esta experiencia se ha producido está marcado por la 
desesperanza y frustración crecientes que dominan a buena parte de la población residente 
de los campos de refugiados mencionados, resultado de lo prolongadas en el tiempo que 
son las violencias que han empujado a estas personas a desplazarse forzosamente de sus 
tierras y vivir en estas condiciones de precariedad y de perspectivas de futuro truncadas. 
Con ello, la desconfianza respecto de la posibilidad de que el reconocimiento y la reparación 
del daño sufrido lleguen en algún momento también se ha intensificado.

La reflexión sobre el concepto de la noviolencia y sus implicaciones en este territorio es un 
debate abierto en NOVACT desde 2023, en un contexto de genocidio y violencia estructural. 
El concepto de noviolencia, unido al de resiliencia, puede resultar muy desempoderante, 
pues parece que equivale a invitar a aguantar una situación de injusticia sistemática. Por 
esta razón, en la entidad se ha producido un debate intenso orientado a la búsqueda de 
herramientas de trabajo que resulten verdaderamente empoderantes para los colectivos 
implicados y no desmovilizadoras. Las herramientas encontradas en este contexto apoyan 
a organizaciones de derechos humanos como Al Haq o Addameer, que ahondan en la idea 
de que no puede haber paz sin justicia. Estas entidades quieren llevar a cabo el trabajo en 
terreno con jóvenes porque la mayoría de las personas que quieren unirse a la lucha armada 
son jóvenes y en los campos de refugiados no hay ningún tipo de alternativa de desarrollo 
personal ni colectivo para ellos. Por esta razón, las socias nombradas trabajan la noviolencia 
sin mencionarlo porque el concepto genera reticencias y existe un riesgo de ser percibido 
como una expresión de colonialismo ideológico. 

Por otro lado, cabe destacar que Sudáfrica ahora se ha acercado a este contexto y apoya a 
organizaciones palestinas y sus actividades, entre ellas este circo. Con el apoyo de Sudáfrica 

se ha avanzado en la revisión de la dinámica del poder y dependencia de la cooperación 
misma. Esta actividad logró no depender del Norte global. Con un pequeño presupuesto 
tenían previsto hacer 50 espectáculos pero se hicieron 300.

Duración

Circo: Recomendación de trabajo de un año con el grupo.
Metodología LARB: Dos días intensivos.

Estrategia de intervención y/o metodología/s

La estrategia de intervención se fundamenta en la metodología del circo social como he-
rramienta educativa, artística y terapéutica, concebida para promover el desarrollo integral 
de la juventud en contextos de desplazamiento prolongado. A través del circo, los jóvenes 
adquieren habilidades sociales, expresivas y emocionales, fortaleciendo su autoestima, el 
trabajo en equipo y la capacidad de resolver conflictos de manera creativa y noviolenta. Asi-
mismo, estos espacios de encuentro en los que se promueve la participación igualitaria de 
hombres y mujeres y la problematización de las opresiones añadidas que enfrentan ellas, 
suponen un escenario para la desnaturalización de las dinámicas de segregación de género 
que operan en el contexto o para la exploración del empleo de estrategias noviolentas para 
afrontar conflictos, también los atravesados por el factor de género.

De forma complementaria, se aplica la metodología LARB, que permite identificar y acom-
pañar a aquellas personas con mayor potencial para convertirse en multiplicadores de la 
propuesta. 

Las actividades se desarrollan mediante talleres temáticos y prácticas corporales, en los 
que las dinámicas circenses y los juegos se combinan con reflexiones sobre la convivencia, 
la ciudadanía y la transformación pacífica de los conflictos. Este enfoque integral incorpora 
un importante componente de salud mental y alivio del estrés, ofreciendo a los participan-
tes un espacio seguro para canalizar emociones, fortalecer el bienestar colectivo y recons-
truir vínculos sociales en un entorno marcado por la violencia y la precariedad.

Asimismo, el proyecto busca reivindicar el uso del espacio público como escenario legítimo 
para la expresión artística y la acción noviolenta. En un contexto donde las generaciones 
más jóvenes han crecido sin conocer una Palestina libre de campos de refugiados ni de vio-
lencia, esta metodología se convierte en una forma de resistencia simbólica y cotidiana. A 
través del circo, se promueven nuevos modelos de acción y referentes de cambio, alejados 
de la lógica de la confrontación armada, y se ofrece una alternativa esperanzadora basada 
en la creatividad, la cooperación y la paz.

Con todo, el circo permite vivenciar en un entorno seguro la experiencia de riesgo, pero un 
peligro controlado. Esto choca con la realidad de los y las chavalas participantes, donde hay 
mucho peligro pero no hay control. 

Materiales necesarios

La implementación de las actividades requiere una variedad de materiales específicos que 
facilitan tanto la práctica circense como las dinámicas educativas asociadas a la meto-
dología LARB. En primer lugar, se dispone de materiales de circo social, esenciales para el 



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 1312

desarrollo de los talleres y entrenamientos: pelotas de malabares, aros, cintas, cuerdas, 
elementos de equilibrio, colchonetas y otros recursos que permiten trabajar la coordinación, 
la confianza y la expresión corporal de los jóvenes participantes.

De forma complementaria, para las dinámicas de juego y los ejercicios de simulación se 
emplean guiones y materiales adaptados a los juegos de rol, que sirven como herramienta 
pedagógica para explorar situaciones cotidianas, promover el diálogo y ensayar estrategias 
noviolentas de resolución de conflictos. Estos recursos son cuidadosamente diseñados 
para conectar con las experiencias de los jóvenes y facilitar la reflexión crítica a partir de la 
práctica artística y corporal.

En conjunto, los materiales no solo tienen una función técnica, sino también simbólica y 
educativa: ofrecen un soporte tangible para la creatividad, el aprendizaje y la cooperación, al 
tiempo que contribuyen a la construcción de espacios seguros donde los jóvenes pueden 
expresarse libremente y transformar su realidad desde el arte y la acción colectiva.

En los siguientes sitios se puede acceder a guías y manuales y mayor detalle de la misión: 
https://palcircus.ps/en/policies-publications/ 
https://www.instagram.com/baitbyout.pal/

Desarrollo de la actividad

El desarrollo de la actividad combina de manera articulada la dinamización del circo social 
con la implementación progresiva de la metodología LARB, conformando un proceso inte-
gral de formación, práctica y multiplicación comunitaria.

En una primera etapa, se inicia con la dinamización del circo a través de talleres regulares 
dirigidos a jóvenes de los campos de refugiados. En estos espacios se trabajan disciplinas 
circenses —como el equilibrio, la acrobacia o el malabarismo— junto con dinámicas gru-
pales y juegos cooperativos que fomentan la confianza, la empatía y la expresión corporal. 
Estas actividades buscan que los participantes se reconozcan como parte de un grupo, 
fortalezcan su autoestima y desarrollen habilidades socioemocionales mientras aprenden a 
gestionar el cuerpo y las emociones en un entorno seguro y creativo.

Paralelamente, se introduce la metodología LARB, centrada en la identificación y acompa-
ñamiento de jóvenes con potencial para convertirse en multiplicadores de la experiencia. A 
través de un proceso de observación y mentoría, se selecciona a participantes que mues-
tran compromiso, liderazgo y sensibilidad social, quienes comienzan a asumir un rol activo 
en la facilitación de talleres y actividades. Esta segunda fase implica un proceso de forma-
ción específica en valores de convivencia, comunicación no violenta y pedagogía participati-
va, fortaleciendo así su capacidad para replicar y adaptar la metodología en otros espacios 
del campamento.

La actividad culmina con una puesta en práctica comunitaria, en la que los jóvenes multi-
plicadores lideran presentaciones, talleres abiertos y acciones en el espacio público. Estas 
intervenciones no solo visibilizan el talento y la creatividad de los participantes, sino que 
también reivindican el circo como herramienta de transformación social, generando nuevas 
narrativas de esperanza, convivencia y resiliencia en un contexto históricamente atravesado 
por la violencia y la exclusión.

Análisis de riesgos, dificultades y logros detectados.  
En caso de que existieran dificultades relevantes, indicar los mecanismos para 
superarlas.

riesgos:
Que la ocupación y el sistema de apartheid operante en este contexto, de manera constante 
e intensificada en los últimos tiempos, no cese en su ejercicio de la violencia de manera 
sistemática y ponga en peligro el trabajo de largo recorrido llevado a cabo en los campos 
de refugiados. Existe una posibilidad permanente de que cualquier participante de este 
programa vea su participación interrumpida por diferentes expresiones de violencia dirigidas 
hacia sí mismo, su familia o comunidad extensa (que su padre sea encarcelado, su hermano 
asesinado, resulte detenido, etc

Otro riesgo es la falta de visión de futuro, de solución política, porque el contexto cada día 
es peor. 

Además, hay riesgos físicos, como asesinato, desplazamiento interno y destrucción de ciu-
dades del Norte como Tulkarem, que ha sido arrasada y ha quedado sin infraestructuras.

dificultades:
No hay una solución política, lo que dificulta la sostenibilidad y el sentido de muchas de las 
actuaciones en terreno. 

El trabajo en Palestina depende de la cooperación internacional. 

En el contexto de la zona, es complicado pero necesario desafiar la segregación de género.

logros:
Ciertas metodologías estaban estigmatizadas, sobre todo si se relacionan con el cuerpo, 
y ahora se valoran mucho y han logrado el acercamiento de muchos públicos. Este éxito 
viene condicionado por la falta total de alternativas para las personas residentes de estos 
campos. 

¿Qué cambios o transformaciones promueve o se han generado con esta 
experiencia?

La teoría de cambio que está detrás de esta intervención pretende impulsar cambios indi-
viduales y colectivos bajo la carpa, cambios que contradicen lo que se observa en la socie-
dad en la que se inserta, como la segregación de género o la normalización del empleo de 
estrategias violentas para afrontar conflictos. De esta manera, la propuesta ha impulsado 
algunos grupos mixtos. Se ha conseguido utilizar el arte o el deporte como metodología 
noviolenta. 

Lecciones aprendidas, recomendaciones para el futuro y adaptación al trabajo 
con jóvenes

Es necesario tomar en serio el objetivo y el potencial político de la intervención, que las 
actividades sean verdaderamente empoderantes. Es por esta razón que aprendimos a dejar 
de emplear el concepto de resiliencia, tan vinculado a la idea de aprender a soportar con 

https://palcircus.ps/en/policies-publications/
https://www.instagram.com/baitbyout.pal/


Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 1514

entereza las dificultades que acontezcan y tan desmovilizante, para pasar a impulsar el de-
seo de impulsar cambios de manera pacífica. 

Emplear herramientas artísticas favorece la accesibilidad y, con ello, la participación de per-
sonas con discapacidades.

Estas actividades son empoderantes porque dan mucha responsabilidad a personas que no 
suelen ser reconocidas por su agencia por motivos de género, clase, etc. Estamos hablando 
de una sociedad patriarcal donde las personas jóvenes no tienen liderazgo. En nuestra inter-
vención, por el contrario, se fomenta la rotación de roles y de responsabilidades. 

Los y las jóvenes protagonistas de la intervención han optado por vincularse en procesos 
de capacitación de personas facilitadoras y de toma de decisiones colectivas no impuestas 
de arriba a abajo. 

Se generan espacios para hablar de cosas incómodas. Un entrenador perdió a su hermano 
asesinado y se respeta la expresión del deseo de venganza, de justicia, y se crea juntas y 
juntos un discurso de justicia.

Temática/s

Temática/s de la CP que trabaja

Igualdad de género y prevención de violencias

Cuidado del medio ambiente

Defensa de Derechos Humanos

Interculturalidad y lucha contra la discriminación

Lucha contra la pobreza

No violencia /afrontamiento pacífico de conflictos/otros contenidos específicos

Otras temáticas que incluye

· Interculturalidad y lucha contra la discriminación.

· Defensa de los Derechos Humanos.

· Recuperación de la memoria histórica.

· Participación comunitaria y fortalecimiento del tejido social.

Título de la actividad:  

Construir confianza y promover el 
reconocimiento mutuo

Colombia

Objetivo/s

Contribuir a que comunidades marcadas por la violencia puedan reconstruir la confianza y 
abrir espacios de reconocimiento mutuo entre víctimas y responsables, apostando por la 
convivencia pacífica y la sanación colectiva a través del diálogo.

Población objetivo o vinculada detallada

· Víctimas del conflicto armado colombiano, en su mayoría mujeres (víctimas de violencias 
sexuales, muchas de ellas afrodescendientes, indígenas y campesinas, 

· Excombatientes que participan como responsables de los hechos de violencia. El proceso 
busca dejar de lado las etiquetas que dividen para enfocarse en reconocer el daño, reparar 
lo ocurrido y garantizar que no se repita.

Ubicación o zona de intervención 

Región de los Montes de María, conformada por 15 municipios de los departamentos de 
Bolívar y Sucre, en el Caribe colombiano.

Se trabaja tanto en espacios formales como en ámbitos comunitarios no formales e infor-
males.

¿Algún dato clave que nos permita conocer mejor en qué estado de consecución 
se encuentra en este contexto la temática o eje de la Cultura de Paz en la que se 
centra esta experiencia?

Los Montes de María fueron una de las zonas más golpeadas por el conflicto armado, con 
graves consecuencias para campesinos, comunidades afrodescendientes y, de manera 
particular, para las mujeres. Informes como Cicatrices de la guerra en las colombianas 
evidencian los efectos devastadores de la violencia sexual en la región, así como las barre-
ras que enfrentan las víctimas para acceder a justicia y reparación.

Referencias:

· Informes de Cicatrices de la guerra. “Cicatrices de la guerra en las colombianas” analiza 
los impactos de la violencia sexual en el marco del conflicto en Montes de María (Colom-
bia): https://www.mpdl.org/sites/default/files/004.%20violencia-sexual-mujer-colombia.pdf 

· Ficha país del Ministerio de Asuntos Exteriores, Unión Europea y Cooperación de España: 
https://www.exteriores.gob.es/documents/fichaspais/colombia_ficha%20pais.pdf 

Duración

El proceso se proyecta en un período de 12 a 18 meses, tiempo que permite trabajar de ma-
nera diferenciada con víctimas y responsables, preparar encuentros de diálogo y acompañar 
a la comunidad en los pasos posteriores. La duración real depende de las condiciones de 
seguridad y de los ritmos de las comunidades. 

https://www.mpdl.org/sites/default/files/004.%20violencia-sexual-mujer-colombia.pdf
https://www.exteriores.gob.es/documents/fichaspais/colombia_ficha%20pais.pdf


Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 1716

Estrategia de intervención y/o metodología/s

La propuesta parte de una mirada psicosocial y socioafectiva (sentir-pensar-actuar), que 
pone en el centro a las personas participantes. La metodología se despliega en tres fases: 
trabajo por separado con víctimas y responsables, preparación conjunta y, finalmente, un 
encuentro seguro de reconocimiento mutuo (Sólo con víctimas) Identificación de las vio-
lencias ocurridas en el territorio de intervención, a partir de los relatos de sus víctimas, así 
como reconocimiento de aquellas temáticas relacionadas con dichas violencias que inte-
resan a estas personas para avanzar hacia la construcción de la convivencia pacífica de su 
contexto.

El proceso sigue una serie de pasos que incluyen momentos de trabajo por separado con 
víctimas y con responsables de las violencias y, únicamente si ambas partes lo desean y se 
encuentran preparadas, un encuentro final seguro entre ellas:

· (Sólo con víctimas) Identificación de las violencias ocurridas en el territorio de interven-
ción a partir de sus relatos, así como el reconocimiento de las temáticas relacionadas que 
consideran necesarias para avanzar hacia la convivencia pacífica.

· (Sólo con víctimas) Concreción de las necesidades vinculadas al reconocimiento del daño 
sufrido, a las medidas de reparación y a las garantías de no repetición.

· (Sólo con responsables) Facilitación del reconocimiento de estas violencias por parte de 
quienes las ejercieron.

· (Con ambas partes) Creación de oportunidades de encuentro seguro orientadas a recons-
truir la confianza y la convivencia pacífica en la comunidad.

La metodología está atravesada por una mirada psicosocial y el marco socioafectivo (sen-
tir–pensar–actuar). Parte de la premisa de que la construcción de confianza y de convi-
vencia intercultural debe ser definida por las personas protagonistas y no prediseñada por 
las dinamizadoras.

El proceso integra técnicas que facilitan la movilización emocional, la reflexión crítica sobre 
los daños sufridos o ejercidos, y la concreción de acciones para responder a las necesidades 
emergentes. Todo ello respetando los tiempos lentos y progresivos que permiten profundi-
zar en el itinerario, creando espacios de diálogo seguros y garantizando que la participación 
sea siempre voluntaria.

Como parte del cuidado, se recomienda disponer de agua y alimentos durante los encuen-
tros, e iniciar cada sesión con dinámicas que faciliten la presencia plena y la liberación de 
tensiones, para lo cual se sugiere: 

· Centros energéticos: Al inicio de cada encuentro se dispone, en el centro de la sala, una 
serie de elementos naturales que simbolizan gratitud hacia el territorio. Cada persona es 
invitada a aportar un objeto, deseo o propósito personal respecto al espacio compartido. 
Se recomienda colocar agua en este centro y utilizar aceites aromáticos para propiciar 
momentos de descanso, canalizar energías y reducir tensiones. Un ejercicio simbólico con-
siste en repartir unas gotas en las palmas de las manos, frotarlas y sentir la energía que se 
genera, invitando a cada persona a llevar esas gotas al lugar de su cuerpo donde perciba 
miedo o tensión, para reconocer y agradecer esa emoción herida.

· Círculo de sillas sin mesa: La disposición del espacio se organiza en círculo, con el centro 
libre para el “centro energético”. Esto permite que todos los integrantes puedan mirarse a 
los ojos y sentirse en igualdad de condiciones. Las dinamizadoras se integran en el círculo 
en distintos puntos, evitando colocarse juntas para reforzar la horizontalidad del proceso.

· Dibujo de flores: Cada participante recibe la figura de una flores con varios pétalos. En el 
centro escribe su nombre, en el pétalo inferior sus sueños y en el superior aquello que más 
le ha marcado en la vida, positivo o negativo. Las flores decoran el espacio, celebrando la 
singularidad de cada persona.

Al terminar, los participantes colocan sus flores frente a sí y caminan por la sala observando 
las de los demás. Luego, todas las flores se dejan en el suelo y se pisan colectivamente, 
simbolizando la violencia sufrida: “Cuando alguien es violentado o violenta, es como si le 
pisaran la vida”.

Posteriormente, en pequeños grupos, se reconstruyen nuevas flores con los fragmentos, 
representando la esperanza, la posibilidad de recomponer lo dañado y la construcción co-
lectiva de sentido. 

Estas nuevas creaciones pueden colocarse en la pared como memoria y reconocimiento. 
Este momento también simboliza el desapego de identidades rígidas como la de “víctima 
pasiva” o “perpetrador sin compasión”, abriendo la posibilidad de reconocerse de manera 
más humana y compleja.

Materiales necesarios

Papelería básica: hojas, cartulinas, marcadores, lápices de colores, tijeras y pegamento.

Figuras de flores u otros recursos gráficos para las dinámicas.

Elementos naturales como semillas, agua, flores, piedras y velas.

Aceites aromáticos u otros apoyos para ejercicios de relajación y liberación de tensiones.

Sillas móviles que permitan organizar círculos y encuentros cara a cara.

Cuadernos o dispositivos de grabación (previo consentimiento informado) para documentar 
el proceso.

Equipo audiovisual básico.

Refrigerios sencillos para acompañar los espacios de encuentro.

Desarrollo de la actividad

Más que una serie de actividades aisladas, se trata de un recorrido cuidadosamente diseña-
do que avanza desde la escucha de las víctimas hasta el encuentro seguro con los respon-
sables, integrando siempre el cuidado emocional, la voluntariedad y la participación activa 
de todas las partes. Cada fase tiene un propósito específico que, al sumarse al conjunto, 
contribuye a la construcción de confianza, el reconocimiento mutuo y la reconciliación. 



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 1918

· Caracterización de violencias con víctimas o supervivientes
Se documentan y tipifican los principales actos violentos sufridos a partir de los relatos 
de las víctimas. Esto permite definir los temas de mayor interés para ellas en el camino 
hacia la convivencia pacífica. En contextos educativos, se enfatiza en la identificación de 
violencias escolares hacia niñas y niños.

Esta acción nos permite construir una base legítima y compartida de lo ocurrido, desde la 
voz de las víctimas, que oriente todas las fases posteriores.

· Identificación de necesidades de verdad y reparación
Desde un enfoque psicosocial, se indaga en lo que las víctimas requieren para sentirse 
reparadas y en las preguntas que formularían a sus responsables. situar en el centro las 
demandas éticas, políticas y emocionales de las víctimas, permite marcar la hoja de ruta 
del proceso.

· Escucha empática con responsables de los hechos violentos
Los responsables reflexionan sobre las violencias, reconocen los actos cometidos y sus 
impactos, y se enfrentan a la caracterización elaborada previamente. También se conside-
ran las violencias que pudieron haber sufrido en su propia trayectoria. Favorecer el recono-
cimiento sincero de responsabilidades, desmontar narrativas justificadoras y preparar un 
terreno común para el diálogo, es el gran aporte de la escucha.

· Revisión y respuesta a las demandas de las víctimas
Los responsables responden a las preguntas y necesidades de las víctimas, con acom-
pañamiento y cuidado para evitar nuevos daños. En esta acción se avanza hacia una re-
paración simbólica inicial y generar confianza en la disposición de los responsables para 
responder de manera respetuosa.

· Traslado y validación con las víctimas
Las respuestas de los responsables se comparten con las víctimas, verificando si son 
aceptables para ellas. Ambas partes son preparadas para un posible encuentro conjunto. 
Aquí se asegura que las víctimas conserven el control del proceso y se sientan seguras 
para continuar, reafirmando su centralidad.

· Encuentro entre víctimas y responsables
En los encuentros de Reconciliación, víctimas y responsables dialogan cara a cara. Se or-
ganizan en filas enfrentadas, con un centro energético simbólico. Se formulan preguntas 
previamente acordadas y se responde en un ambiente regulado por normas de cuidado. El 
perdón, si aparece, debe ser auténtico y acompañado de compromisos de no repetición. 
Esta actividad posibilita un acto colectivo de reconocimiento, reparación simbólica y cons-
trucción de compromisos hacia la convivencia pacífica.

· Articulación institucional y comunitaria
Se integra el proceso con plataformas regionales (Mesa de Interlocución y Concertación, 
Espacio Regional de Construcción de Paz, Mesa de Garantías de lideresas y defensoras) 
y con instituciones estatales (JEP, UBPD, CEV). Esto permite documentar casos, elaborar 
informes y garantizar seguimiento y ayuda a dar sostenibilidad política y social al proceso, 
ampliando su impacto más allá del grupo inmediato y fortaleciendo la agenda de paz te-
rritorial.

Cada una de las fases descritas se pensó como parte de un camino progresivo que per-
mitió transitar de la memoria del daño hacia la construcción de confianza y reconciliación. 
En conjunto, estas etapas aseguraron que las víctimas fueran escuchadas y puestas en el 

centro del proceso, que los responsables asumieran sus actos con sinceridad, y que se ge-
neraran condiciones seguras para un encuentro basado en el respeto y el cuidado mutuo. 
Al mismo tiempo, la validación constante con las víctimas garantizó que conservaran el 
control de cada decisión, evitando revictimización y fortaleciendo su agencia. El encuentro 
final no solo significó un espacio de reconocimiento y reparación simbólica, sino también 
la base para compromisos de no repetición. Finalmente, la articulación con instituciones 
y plataformas comunitarias dio sostenibilidad al proceso y permitió que sus aprendizajes 
trascendieran al ámbito territorial y político, ampliando el impacto más allá de los grupos 
directamente involucrados.

Reflexión

Este proceso mostró que la reconciliación no se construye de un día para otro, sino que 
requiere recorrer un camino lento y cuidadoso, en el que cada paso tiene sentido propio y 
prepara el terreno para el siguiente. Escuchar a las víctimas y reconocer sus necesidades 
permitió poner en el centro la dignidad humana y validar sus voces como guías principales 
del recorrido. Al mismo tiempo, ofrecer espacios de escucha a los responsables abrió la 
posibilidad de asumir culpas, desmontar silencios y humanizar a quienes habían sido vistos 
solo como victimarios. El encuentro final, más que un cierre, significó un punto de partida 
hacia nuevas formas de convivencia, donde el reconocimiento del daño y los compromisos 
de no repetición se convirtieron en semillas de confianza. La articulación con actores co-
munitarios e institucionales garantizó que lo vivido trascendiera, reforzando la idea de que la 
paz se sostiene en lo cotidiano, en la memoria compartida y en la voluntad colectiva de no 
repetir la violencia. En suma, este proceso implicó aprender que la paz no es solo ausencia 
de guerra, sino la construcción de relaciones más humanas, basadas en el respeto, la ver-
dad y la esperanza compartida.

Análisis de riesgos, dificultades y logros detectados.  
En caso de que existieran dificultades relevantes, indicar los mecanismos para 
superarlas. 

riesgos:
Presencia de actores armados en la zona.

Posibilidad de revictimización si no se gestionan con cuidado los espacios de diálogo.

Estigmatización social hacia víctimas o excombatientes participantes.

Riesgo de interrupción por falta de apoyo institucional o de financiamiento continuo

dificultades:
Persistencia de actores armados en el territorio.

Amenazas contra excombatientes que participan en el proceso.

Resistencias de algunos participantes a reconocerse como víctimas o responsables.

logros:
· Incorporación de herramientas culturales y artísticas como mediadoras del proceso, inte-
grando la memoria histórica en las actividades.



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 2120

· Realización de múltiples espacios de diálogo en los que participaron tanto víctimas como 
excombatientes.

· Construcción de agendas de compromisos comunes para fortalecer la confianza y la con-
vivencia pacífica en el territorio, entre ellas la iniciativa “Defendamos la Vida y la Paz en 
Montes de María”.

· Documentación de 30 casos de violencia sexual y desaparición forzada dentro de las rutas 
de reparación integral.

· Elaboración de un informe detallado con recomendaciones para avanzar en la territoriali-
zación de los diálogos de paz.

· Aporte al desarrollo del Museo Itinerante de la Memoria de Montes de María, incluyendo 
una sala temática dedicada a las violencias sexuales.

· Integración activa de mujeres y jóvenes en los procesos de incidencia política y en la cons-
trucción de paz territorial.

· Claves de los logros alcanzados

· Generación de espacios basados en la confianza y el respeto entre los participantes.

· Acompañamiento técnico y psicosocial constante, guiado por una mirada profundamente 
empática hacia víctimas y responsables.

· Establecimiento de alianzas estratégicas con instituciones estatales y organizaciones lo-
cales, que fortalecieron y dieron sostenibilidad al proceso.

¿Qué cambios o transformaciones promueve o se han generado con esta 
experiencia?

· Fortalecimiento de la confianza entre víctimas y excombatientes responsables de los he-
chos violentos centrales.

· Visión humanizada y no estigmatizada de las personas excombatientes. 

· Avances en el reconocimiento público de responsabilidades por parte de excombatientes.

· Promoción de agendas comunes de reconciliación y desarrollo rural en la región que con-
tribuyen a la implementación de planes de desarrollo territorial.

· Reducción de tensiones en la comunidad.

· Fortalecimiento de la participación de mujeres en procesos de justicia transicional.

· Promoción de una cultura de paz y no repetición de violencias.

Lecciones aprendidas, recomendaciones para el futuro y adaptación al trabajo 
con jóvenes

· Es imprescindible aplicar una mirada psicosocial y empática tanto hacia las víctimas 
como hacia los responsables del daño. Esto implica reconocer cómo los contextos so-

ciales, culturales, económicos y políticos influyen en el desarrollo, el comportamiento y el 
bienestar de cada persona. También supone comprender que el uso de la violencia como 
mecanismo de afrontamiento es aprendido en un sistema que la fomenta, y que puede ser 
problematizado, desaprendido y sustituido por formas pacíficas de abordar los conflictos.

· Los procesos de reconciliación requieren tiempo y deben atravesar varias etapas sin 
premura: el reconocimiento del daño por parte de los responsables, el establecimiento de 
acuerdos de mutua satisfacción para la reparación y el compromiso de no repetición. Para 
lograrlo, se necesita financiamiento constante y apoyo institucional que asegure la soste-
nibilidad y expansión de la experiencia.

· Es fundamental integrar enfoques diferenciales, que reconozcan las violencias particula-
res sufridas por mujeres y comunidades étnicas.

· La paz solo es posible con la participación activa de todos los actores que estuvieron 
implicados en la guerra.

recomendaciones para la adaptación con jóvenes en españa
Para trabajar estas metodologías con jóvenes, es esencial emplear dinámicas basadas en el 
movimiento y la interacción, que faciliten el conocimiento mutuo, la distensión y la aten-
ción a la actividad. Siguiendo la propuesta de los Tiempos de Diálogo de Belinda Hopkins, 
se recomienda:

· Iniciar cada encuentro no mixto con una ronda de presentaciones (nombre, algo que me 
gusta, algo que se me da bien).

· Proponer una actividad que refuerce los vínculos existentes. Ejemplo: colocados en cír-
culo, deben intercambiar posiciones quienes compartan un rasgo en común, siguiendo la 
consigna “El viento sopla y se lleva a quien…”.

Para evitar que los momentos de diálogo generen tensiones, conviene establecer acuerdos 
básicos de convivencia al inicio de cada sesión y ofrecer al grupo un objeto que regule la 
palabra:

· Solo habla quien posee el objeto, el resto escucha.

· Hablar siempre será voluntario.

· Todas las personas son responsables de cuidar el diálogo.

En la fase de identificación de violencias, si surgen resistencias, se puede iniciar explo-
rando qué entienden los participantes por “violencia” en un sentido amplio, sin usar con-
ceptos que hoy pueden resultar polarizantes (como feminismo). Para ello se pueden aplicar 
técnicas del Teatro de los/as Oprimidos/as, como el teatro imagen, en el que cada persona 
representa con su cuerpo lo que entiende por violencia, y el grupo observa, interpreta y dia-
loga sobre los significados.

También se pueden usar:

· Círculos concéntricos, donde los jóvenes rotan de pareja en pareja para responder pre-
guntas sobre el tema.

· Ejercicios de grupos progresivos (de 2, 4 y 8 personas), que deben consensuar 3 palabras 
clave relacionadas con “violencia” en cada ronda, hasta llegar a un acuerdo común.



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 2322

*Cuando se devuelva a los grupos la tipificación de violencias construida colectivamente, se 
debe resaltar que son experiencias reales, cercanas a sus contextos. En lugar de enfocarse 
en expresiones lejanas, se puede preguntar cómo identifican esas violencias en sí mismos, 
en su centro educativo y en su comunidad, destacando luego su dimensión global con datos 
veraces.

Si en el contexto no se perciben violencias visibles, es útil poner el foco en manifestaciones 
más sutiles o simbólicas, ayudando a reconocer como violencia cualquier situación que 
genere malestar o impida cubrir necesidades humanas. Con los varones responsables de 
violencias hacia chicas, se sugiere empezar por identificar las violencias que ellos mismos 
han sufrido, para luego reconocer si alguna vez han ejercido violencia sobre otras personas.

En grupos con menor nivel de alfabetización en estos conceptos, puede usarse material vi-
sual, como cartas ilustradas (ej. www.culturarestaurativa.com), que ayuden a asociar emo-
ciones con necesidades. También es recomendable explorar los malestares frente al orden 
social que impone roles de género rígidos y expectativas asfixiantes, utilizando dinámicas 
como “La caja de la masculinidad y la feminidad tradicionales”, adaptada a la diversidad 
del grupo.

Si la propuesta de círculos energéticos resulta extraña culturalmente, se pueden repartir 
cartas con símbolos para que cada persona elija el que mejor represente su agradecimiento 
o deseo para el proceso.

Para promover un diálogo respetuoso, se puede estructurar cada conversación según los 
Círculos de Palabra de Belinda Hopkins (ver recurso: https://www.encercle.cat/wordpress/
wp-content/uploads/2020/12/PRACTICAS-RESTAURATIVAS_2020.pdf).

En caso de que surjan momentos de culpabilización hacia las víctimas, se recomienda 
detener el diálogo, recordar las normas de respeto y facilitar una dinámica de liberación de 
tensiones, como volver a usar las gotas de aceite aromático para relajar el cuerpo. También 
puede convocarse un círculo de palabra sobre miedos y asunciones, o aplicar la dinámica 
de “Miedos y Esperanzas”, donde cada participante reflexiona sobre qué necesita para 
sentirse seguro en el espacio.

Recomendaciones para la adaptación de las  
buenas prácticas al ámbito de intervención  
del proyecto “Sí a la Paz” 

⟩ Escuela de Circo y juegos de rol de Palestina
Las artes escénicas y el circo social son medios idóneos para fortalecer la confianza, la disciplina 
y la cooperación entre jóvenes en situación de vulnerabilidad. Incorporar juegos de rol permite que 
experimenten diferentes perspectivas y aprendan a ponerse en el lugar del otro, desarrollando habi-
lidades de empatía y resolución no violenta de conflictos. Estas prácticas facilitan generar espacios 
donde no sólo se permite la expresión de emociones que generalmente se reprimen o reprenden 
(como el deseo de venganza por el asesinato de un hermano de uno de los facilitadores), espacios de 
cierta seguridad en contextos sumamente violentos y desalentadores, sino que además se promueve 
pensar juntas y juntos alternativas, recuperar el sentido de agencia (tener la capacidad de hacer algo), 
tomar decisiones conjuntas sobre cómo quieren que sea este espacio, cuidar la comunidad y permi-
tirse hablar en colectivo de cosas incómodas superando los discursos dominantes. La participación y 
colaboración de chicas y chicos en condiciones de igualdad en entornos donde hay tanta segregación 
permite poner en cuestión y romper los roles tradicionales de una manera casi natural y no forzada. 

⟩ Construir confianza y promover el reconocimiento mutuo de Colombia
Generar dinámicas que fortalezcan la confianza y el reconocimiento mutuo entre jóvenes de dife-
rentes orígenes culturales es esencial para prevenir tensiones y exclusiones en barrios diversos de 
España. Espacios como convivencias, proyectos colaborativos o talleres de narración de historias de 
vida que planteen objetivos comunes y dinámicas cooperativas pueden ayudar a derribar prejui-
cios y a crear lazos de empatía. 

En estos procesos, resulta clave visibilizar tanto las diferencias como los elementos comunes exis-
tentes en el grupo reunido, para consolidar una identidad colectiva basada en el respeto, la diversidad 
y la pertenencia compartida, sin dejar de reconocer la diversidad de las identidades sociales diferen-
ciadas reunidas. Se trata así, de fomentar que cada miembro del grupo reconozca sus identidades 
múltiples: aquellas resultado de su herencia familiar o comunitaria primaria y aquella derivada de 
este encuentro intercultural. 

Asimismo, si en el grupo se reúnen representantes de colectivos que tuvieron en el pasado (con 
expresiones presentes) un rol diferenciado creador de relaciones de opresión-sumisión entre am-
bos grupos (históricos opresores e históricos oprimidos), será importante abrir un espacio seguro 
para la visibilización de las violencias ejercidas por los antepasados de unos y sufridas por los 
antepasados de otros. Con ello, se ofrecerá una oportunidad para la ruptura de la narrativa única 
impuesta históricamente por los grupos dominantes y para el reconocimiento del daño y el com-
promiso colectivo de no repetición, pasándose a vislumbrarse las expresiones actuales de esas 
dinámicas de poder heredadas, a fin de que cualquier miembro de este grupo pueda reconocer 
su contribución, aún no intencional, a su perpetración. 

De igual modo, será importante explicitar, de manera que no produzca daño, los conflictos natu-
rales que puedan haber resultado del encuentro intercultural, esto es, los miedos o reticencias 
que puedan haber surgido a partir de la sorpresa, la falta de conocimiento profundo de los grupos 
a los que no se pertenece o derivados de informaciones falsas promovidas por agitadores de odio.

www.culturarestaurativa.com
https://www.encercle.cat/wordpress/wp-content/uploads/2020/12/PRACTICAS-RESTAURATIVAS_2020.pdf
https://www.encercle.cat/wordpress/wp-content/uploads/2020/12/PRACTICAS-RESTAURATIVAS_2020.pdf


Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 2524

Actividad:  

Mi Silueta (actividad de inicio)

Objetivo/s

1. Favorecer el autoconocimiento y la 
reflexión colectiva sobre cómo las 
personas han sido socializadas según 
su género, identificando mandatos, 
creencias, emociones y pensamientos 
que condicionan su manera de 
relacionarse con los demás.

2. La actividad busca generar un primer 
momento de conexión y apertura 
emocional para abordar después el 
trabajo sobre justicia de género y 
construcción de paz.

Materiales

Papel grande o cartulina (A2 o simi-
lar) por persona, rotuladores, lápices 
de colores, bolígrafos. Opcional: Cinta 
adhesiva o espacio de pared para co-
locar las siluetas.

Duración

20-30 mins

Desarrollo

Cada participante dibuja su silueta.

Se les entrega una lista de frases o preguntas para responder dentro de la silueta, es-
cribiendo en distintas partes del cuerpo:

· Cabeza: ¿En qué estoy pensando normalmente?
· Corazón: ¿Qué me emociona o me hace sentir viva/o?
· Manos: ¿Qué se me da bien hacer?
· Hombros: ¿Qué cosas cargo o me pesan?
· Boca: ¿Qué me gustaría decir y a veces no me atrevo?
· Pies: ¿Hacia dónde quiero ir o qué me gustaría cambiar?

Cuando terminan, se colocan las siluetas en la pared o el suelo. Se invita a caminar 
entre ellas, mirar y observar lo que otras personas han escrito.

En círculo, se abre una conversación a partir de lo que surgió:

· ¿Qué cosas se repiten entre nosotras/os?
· ¿Qué partes muestran emociones o pensamientos que solemos ocultar?
· ¿Qué expectativas o mandatos aparecen sin que nos demos cuenta?
· ¿Qué necesitamos para sentirnos más libres o en paz con lo que somos?

Reflexión

· ¿Qué he descubierto sobre mí al dibujarme?

· ¿Qué frases me han hecho pensar en cómo me han educado o lo que se espera de mí?

· ¿Qué me gustaría transformar para sentirme más libre y en equilibrio con los demás?

· ¿Qué descubrimos sobre cómo el género influye en lo que sentimos o pensamos que 
“debemos ser”?

· ¿Cómo podemos apoyarnos entre todas las personas para construir relaciones más 
igualitarias y cuidadosas?

⟩ Otras posibles prácticas
Sumado a estas recomendaciones, el equipo de educadores y educadoras del MPDL y NOVACT que 
nos vinculamos a este proyecto proponemos a continuación una serie de guiones de talleres que 
consideramos pueden inspirar el trabajo educativo que aquí nos proponemos:

Actividad:  

Escuchar al Feminismo

Objetivo/s

1.	Dotar de protagonismo 
a los jóvenes, poniendo 
voz a su experiencia y 
sus creencias.

2.	Generar un espacio sin 
juicio en el que exponer 
las diferentes creencias 
sobre el feminismo.

3.	Fomentar la 
escucha activa de 

forma deliberada, 
aprendiendo a 
escuchar tanto 
argumentos favorables 
con las propias 
creencias como 
contrarios.

4.	Generar un espacio 
de reflexión de 
pensamiento crítico.

Materiales

Sillas. Opcional: folios y 
rotuladores

Duración

40- 60 mins

Desarrollo

Emplearemos la técnica de Grupo en formato pecera, en la que el grupo se divide en 
dos subgrupos, uno de hablantes y otro de escuchadores que se turnarán. Se trata de 
que expongan diferentes creencias y experiencias del feminismo de forma alterna y ge-
neren un espacio común para hablar de las discrepancias y construir un conocimiento 
compartido.

inicio:
Se forman dos subgrupos. Dichos subgrupos pueden ser mixtos pero, en caso de gru-
pos mixtos, es más interesante un subgrupo de chicos y otro de chicas.

Esto potencia el efecto de identificación intragrupal y potenciará el discurso posterior. 



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 2726

Uno será Subgrupo A y otro Subgrupo B. Se explicitan las normas:

· El Subgrupo A se situará en el centro, en círculo.

· El Subgrupo B se situará en círculo, alrededor del círculo del subgrupo A, formando 
dos círculos concéntricos.

· El Subgrupo A dispone de 20’ para hablar de lo que piensa y siente de los diferentes 
temas que se propondrán. Como premisas cabe indicar: “No hay discursos buenos 
ni malos, sólo compartir lo que uno/a mismo/a cree y siente. Podéis traer experien-
cias vuestras.”

· El Subgrupo B debe permanecer en silencio escuchando.

· Posterior a los 20’, se cambiará el orden y de lugar: el Subgrupo Bparticipará y el 
Subgrupo A escuchará.

desarrollo:
Grupos Pecera 20-25’:

Puede empezar tanto el subgrupo de chicos como el de chicas. La conductora del 
grupo, que está externa -nunca dentro del grupo-, propondrá diferentes temas/frases 
sobre el feminismo y el grupo debe hablar de forma libre sobre esos temas.

· Los temas/frases pueden estar prediseñados, pero es importante adaptarse al con-
tenido que expone el grupo.

· Cuando aparezca un tema interesante en el grupo o bien disminuya su energía, es 
momento de introducir la siguiente frase.

· Alternativa: una opción diferente es escribir frases y dejarlas boca abajo en el medio 
de la sala. Los jóvenes las van destapando: destapan una, hablan de ella. Es más 
guiada pero puede perder el contenido orgánico del grupo. Posteriormente, el se-
gundo grupo pasa a participar. Se puede iniciar con la misma premisa que el grupo 
anterior, o recuperando algún tema de éste. Pero el grupo no debe basar su partici-
pación en hablar del otro grupo, sino de lo que ellos creen.

reflexión 40-60’:
El espacio de reflexión es muy importante y solicita habilidad para conducir el grupo. Se 
debe vehicular con las siguientes premisas:

· Contenido que se ha expresado: diferencias y similitudes.- Aportar información y 
datos verificados para desmitificar algunas creencias que hayan surgido.

· Contrastar creencias con hechos. Conectar los discursos con sus realidades (fami-
lia, escuela, etc) pidiendo ejemplos.

· La experiencia durante la actividad: hablar de qué se ha sentido y por qué: amenaza, 
miedo, rechazo, quién ha hablado más y menos, quien se calla más, sentirse juzgado.

cierre:
En el cierre la conducción debe disponer de más dirección. Finalizar con un espacio 
psicoeducativo con información y claves de lo que ha surgido en la sesión: experiencias, 
creencias y sentires respecto al feminismo. Y agradecer la verdad de todxs. Se cierra 
con una ronda de “qué he aprendido de valor en este espacio.

Actividad:  

Concurso de referentes

Objetivo/s

1.	Tomar conciencia de la desigualdad en la 
visibilidad de mujeres y personas no bina-
rias en distintos ámbitos públicos (depor-
tes, ciencia, cultura, política, medios, etc.)

2.	Reflexionar sobre cómo los sesgos de 
género influyen en nuestros referentes y el 
poco espacio y visibilidad que se les otorga.

Materiales

Diapositivas. proyector o Pizarra, 
cartulinas, rotuladores, post-its.

Duración

40-60 mins

Desarrollo

Se realizan grupos según el número de alumnas/os del grupo. Cada grupo recibe una 
cartulina con una tabla o esquema con categorías:

· Deportes
· Ciencia / tecnología
· Política / poder
· Cultura (cine, literatura, arte, música,videojuegos)
· Medios e influencers
· Activismo / movimientos sociales

A modo de concurso, y en un tiempo determinado, deben anotar los nombres que se 
les ocurran de figuras con poder o reconocidas en cada ámbito (los que realmente 
les vienen a la cabeza, sin mirar internet), de su ámbito local, nacional o internacional. 
Luego clasifican los nombres usando post-its de colores según el género o identidad. 
Cuando terminan, pegan todas las cartulinas en la pared o pizarra y se observa qué 
género es el que tiene más nombres.

Reflexión

· ¿Cuáles os ha costado más que se os ocurra? ¿Por qué?

· ¿Qué habéis entendido por poder?

· ¿Qué ámbitos están más masculinizados o feminizados?

· ¿Quién ocupa el espacio público?

· ¿Qué referentes femeninos o no binarios podríamos incorporar en nuestros espacios 
(aulas, redes, medios…)?

· ¿Qué implicaciones tiene que uno u otro género no nos veamos representados positiva-
mente en alguno de estos ámbitos? ¿Es importante sentir que alguien como tú ya logró 
un impacto social positivo en lo que sea para soñar que tú también puedes lograrlo?

Mostrar una breve presentación o vídeo con ejemplos de mujeres y personas no bina-
rias relevantes en esos mismos ámbitos (para compensar el sesgo y ofrecer referentes 
nuevos).



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 2928

Actividad:  

Emociones de la caja de la masculinidad

Actividad:  

Ciudades feministas

Objetivo/s

Reflexionar sobre cómo los 
mandatos de la masculinidad 
tradicional limitan la expresión 
emocional y cómo esto 
influye en la convivencia, las 
relaciones y la construcción 
de una cultura de paz e 
igualdad.

Objetivo/s

Reflexionar sobre cómo el 
espacio público influye en la 
igualdad y la seguridad de las 
personas, especialmente de las 
mujeres y colectivos vulnerables. 
Imaginar colectivamente una 
ciudad o comunidad más 
inclusiva, segura, accesible y 
basada en los cuidados.

Materiales

Una caja (material o simbólica), tarjetas con 
nombres de emociones (alegría, tristeza, miedo, 
rabia, ternura, orgullo, vergüenza, culpa, etc.)

Duración

60 mins

Materiales

· Papel grande o cartulina
· Rotuladores, lápices de colores, revistas 
para recortar, pegamento y tijeras

· Mapas sencillos de una ciudad o barrio 

Duración

60 mins

Desarrollo

1. introducción: 
Se explica el concepto de “caja de la masculinidad”: las normas sociales que impo-
nen a los hombres reprimir ciertas emociones consideradas “poco masculinas”.

2. actividad central: 
En grupos pequeños, se reparten tarjetas con emociones. Deben decidir cuáles “se 
permiten” dentro de la caja (emociones socialmente aceptadas para los hombres) y 
cuáles se dejan fuera (las que suelen reprimirse). Se colocan físicamente las tarjetas 
dentro o fuera de la caja. También se pueden emplear tarjetas o papeles con frases 
disparadoras (por ejemplo: “Una vez sentí miedo por ser quien soy”, “Me han juzgado 
por mi forma de vestir”, “He visto a alguien ser tratado injustamente por su género”, 
“Me he sentido libre siendo yo misma/o/e”, etc.), de manera que aquellas personas 
del grupo que reconozcan esta experiencia personal o en personas de su misma 
identidad de género u orientación sexial puedan tomar una decisión sobre dónde 
colocar dicha expresión.

3. puesta en común: 
Cada grupo comparte qué emociones dejó dentro y fuera, y por qué. Se comparan 
los resultados entre todos.

4. cierre: 
Se abre la caja y se “liberan” las emociones prohibidas. Cada participante elige una 
emoción y completa una frase como: “Me gustaría que los hombres pudieran expre-
sar más (emoción) sin miedo.”

Reflexión

· ¿Qué emociones quedaron fuera de la caja y por qué? ¿Cómo se relacionan nuestras 
emociones con los mandatos sociales de género?

· ¿Qué consecuencias tiene para los hombres y para la sociedad reprimir ciertas emo-
ciones?

Desarrollo

1. introducción: 
Se abre con una breve reflexión guiada: “¿A quién pertenece la ciudad, el barrio o el 
pueblo? ¿Nos sentimos seguras y cómodas en todos los espacios?” Se explican al-
gunos conceptos básicos del urbanismo feminista (seguridad, accesibilidad, cuidado, 
participación, diversidad).

· ¿Qué relación hay entre la represión emocional y la violencia (propia o hacia los de-
más)?

· ¿Cómo podemos construir una masculinidad más libre, empática y pacífica?

· ¿Qué emociones o prácticas de las que sí se permiten a las mujeres veis los hombres 
de este grupo que sería positivo para vosotros practicar? (por ejemplo, pedir ayuda, 
mostrarse vulnerable, contar una preocupación sin miedo a ser ridiculizado, saber 
cuidar mejor de la gente a la que se quiere, etc) Podemos traer la experiencia de Nica-
ragua del manual sobre Cuidado del medioambiente.

· ¿Qué beneficios podría traernos personal y colectivamente que los hombres supierais 
cuidaros mejor, cuidar más a vuestros círculos y cuidar más las comunidades en las 
que estáis inmersos?

· ¿Conocéis otras formas de ser hombre, otros modelos de masculinidad, que se prac-
tiquen a vuestro alrededor o en otras partes del mundo?

· ¿Reconocer y expresar las emociones, identificándonos como hombre, mujeres o per-
sonas no binarias, puede contribuir a la paz y a la igualdad?



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 3130

2. trabajo por grupos: 
Lanzamos la pregunta: “¿Qué debería tener el lugar en el que vivo para que todas nos 
sintiésemos más protagonistas de él, seguras y cómodos?” Se trabaja por grupos y 
cada grupo diseña su propia ciudad feminista en una cartulina o mapa. Se puede di-
bujar, recortar imágenes o escribir ideas. Se anima a pensar en cómo debería redise-
ñarse el transporte público, los espacios de cuidado (guarderías,iluminación, baños), 
entornos culturales, de ocio, etc.

3. puesta en común: 
Cada grupo presenta su ciudad explicando sus principales ideas. Se pueden pegar 
los murales en la pared como una exposición colectiva.

4. cierre: 
Reflexión sobre qué aspectos podemos incorporar a nuestras comunidades y entor-
nos.

Reflexión

· ¿Cómo sería una ciudad que prioriza el cuidado y la igualdad?

· ¿Qué lugares o hábitos actuales reproducen desigualdades o exclusiones?

· ¿Qué pequeñas acciones podrían hacernos sentir más seguras y libres en nuestros 
espacios cotidianos?

· ¿Qué relación hay entre el urbanismo feminista y la paz social?

Actividad:  

Stop bulos

Objetivo/s

Comprender de manera 
vivencial cómo se crean, 
difunden y mantienen los 
bulos sobre denuncias 
falsas y feminismo, 
analizando las emociones, 
intereses y narrativas que 
los sostienen. Fomentar 
el pensamiento crítico y la 
empatía hacia las víctimas.

Materiales

Tarjetas con frases reales o adaptadas de redes 
sociales, medios o conversaciones cotidianas (por 
ejemplo: “Hay mujeres que denuncian para fastidiar”, “Ya 
no se puede decir nada”, “Si fuera tan grave, lo dejarían”, 
etc.), papeles, rotuladores y una pizarra o mural.

Duración

60 mins

Desarrollo

1. introducción: 
Se plantea la idea de que los bulos no sólo transmiten información falsa, sino tam-
bién emociones y miedos colectivos. 

2. fase 1: escuchar el bulo: 
En grupos, cada uno recibe una tarjeta con una frase tipo bulo. Deben leerla y re-
flexionar: ¿Qué emoción transmite o activa esta frase? (miedo, rabia, desconfianza, 
frustración, vergüenza…). Lo anotan.

3. fase 2: detrás del miedo: 
El grupo debate: ¿qué puede haber detrás de esa emoción? ¿Qué tipo de historia, 
experiencia o contexto podría hacer que alguien crea o repita esa idea? (Por ejem-
plo: inseguridad, pérdida de privilegios, desconocimiento, dolor no gestionado…).

4. fase 3: reescribir la historia: 
Cada grupo transforma su frase inicial en un mensaje alternativo que conserve la 
emoción de fondo pero la exprese de forma constructiva o empática.

Ejemplo:

· “Las mujeres denuncian para fastidiar” → “A veces cuesta entender el dolor de 
quien denuncia; podríamos escuchar antes de juzgar.”

· “Ya no se puede decir nada” → “Estamos aprendiendo nuevas formas de hablar 
que no hagan daño.” 

5. puesta en común y cierre: 
Se leen los mensajes alternativos en voz alta y se cuelgan en la pared. Se reflexiona 
sobre cómo cambia el sentido del discurso cuando pasamos de la reacción a la 
comprensión.

Reflexión

· ¿Qué emociones se esconden detrás de los bulos?

· ¿Por qué preferimos creer algunas historias antes que otras?

· ¿Qué nos pasa cuando escuchamos una frase injusta? ¿Cómo podemos responder 
desde la calma y la empatía?

· ¿Qué tipo de sociedad construimos cuando elegimos creer y cuidar en lugar de des-
confiar?



Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 3332

V. Recomendaciones  
finales generales

A continuación, presentamos una serie de sugerencias para la adecuación de experiencias de trabajo 
volcadas en este manual orientadas a la promoción de la participación juvenil en la construcción de 
paz, con el fin de reforzar su potencial transformador.

1. Adaptación al contexto local

⟩ Conectar lo cercano y lo global: 
Facilitar la identificación de la expresión de distintas formas de injusticia social o violencia (directa, 
cultural y estructural) operantes en el territorio de intervención conectadas con el eje temático vin-
culado a la construcción de paz en el que estemos poniendo el foco, así como su conexión con ma-
nifestaciones de las mismas en otros lugares del mundo. Con ello, abordar problemáticas transfron-
terizas como la precariedad laboral juvenil, el racismo estructural, la violencia machista, la violencia 
en redes sociales o los discursos de odio, destacando comunalidades y aspectos diferenciales, sin 
dejar de revelar el fenómeno de la interseccionalidad.

⟩ Escuchar desde el inicio: 
La juventud debe ser co-creadora desde el diseño de los procesos educativos en los que participa, no 
solo beneficiaria. De esta manera, la concreción de las subtemáticas que se aborden en la interven-
ción y las actividades o metodologías que les den forma conectarán mejor con sus intereses, se les 
harán más relevantes y los aprendizajes resultarán más significativos. En el proceso diagnóstico que 
precede al diseño de estos manuales, se reveló que “sentirse escuchada y poder debatir” fue una de 
sus principales demandas. Además de poder plantear círculos de palabra exploratorios de intereses 
como los que se proponen desde las prácticas educativas restaurativas, para tener algunas pistas 
iniciales sobre qué cuestiones parecen interesar más a la juventud en el contexto español en rela-
ción con cada de los ejes constructores de la Cultura de Paz que abordarán estos manuales, pueden 
consultarse estas referencias:

· Informe Diagnóstico “SÍ A LA PAZ”: https://www.mpdl.org/sialapaz/06_Informe%20de%20diagn%-
C3%B3stico%20final.pdf

· “Informe Juventud en España 2024: entre la emergencia y la resiliencia” (Ministerio de Juventud 
e Infancia, INJUVE)

⟩ Usar un lenguaje accesible y culturalmente pertinente: 
Evitar tecnicismos en nuestros planteamientos y acercarse a códigos juveniles (música, redes, de-
porte, arte urbano).

⟩ Valorar la diversidad interna de los grupos: 
Reconocer orígenes culturales, trayectorias migratorias e identidades de género diversas, garantizan-
do que todas las voces se escuchen. Tener una mirada interseccional, con el fin de analizar cómo se 
cruzan género, clase, etnia, edad u otros factores en la generación de desigualdades.

2. Condiciones para un espacio seguro

⟩ Construir acuerdos de convivencia junto con la juventud: 
Respeto, confidencialidad y escucha activa. Para el planteamiento de Círculos de Diálogo como los 
que proponen las prácticas educativas restaurativas, se proponen los siguientes acuerdos básicos: 
sólo habla quien posee el objeto identificador del turno de la palabra, mientras el resto tiene el poder 
de la escucha; es voluntario hablar; el círculo lo cuidan todos sus miembros.

⟩ Incluir protocolos de apoyo mutuo o cuidados en caso de aparición de 
malestares: 

Algunos temas (violencia, racismo, pobreza) pueden activar experiencias personales.

⟩ Reconocer a la juventud como protagonista: 
Transmitir a los y las alumnas que no les entendemos como seres carentes o receptores pasivos de 
contenidos implica evitar la comunicación unidireccional profesor/a - alumnado, estimular la partici-
pación de todo el aula, evitar miradas adultocéntricas soberbias y, con ello, practicar la curiosidad ge-
nuina hacia lo que los y las chicas conocen o se preguntan, así como transmitir que el conocimiento 
que se gesta en el aula se construye colectivamente. Todo ello, lejos de asumir al profesorado como 
el poseedor único del saber y la verdad y al alumnado vasos huecos a ser rellenados por parte de las 
personas adultas. 

⟩ Fomentar un espacio valiente: 
Siguiendo la experiencia recogida en Palestina y que se presenta en el “Manual Igualdad de Género”, 
se trata de ir más allá de la creación de un espacio seguro para poder abordar temas incómodos y 
generar discursos alternativos, alejados de las inercias dominantes exaltadoras de violencias. Para 
encontrar inspiración al plantear estas conversaciones entre personas y grupos en contextos po-
larizados o tensionados que busquen facilitar el encuentro de una estrategia común para el logro 
de transformaciones garantes de la convivencia a largo plazo, podemos tomar la referencia de los 
“Diálogos improbables” de John Paul Lederach o de “Discrepancia bienvenida: guía pedagógica para 
el diálogo controvertido en el aula”, de la Escola de Cultura de Pau.

https://www.mpdl.org/sialapaz/06_Informe%20de%20diagn%C3%B3stico%20final.pdf
https://www.mpdl.org/sialapaz/06_Informe%20de%20diagn%C3%B3stico%20final.pdf


Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 3534

3. Metodologías sugeridas

⟩ Arte y cultura: 
Teatro del oprimido, muralismo, música, fotografía o circo social como herramientas creativas que 
favorecen la movilización emocional y la reflexión crítica personal y colectiva a partir de la experien-
ciación de situaciones reales o análogas a la realidad que resulten motivantes y conmovedoras. 

⟩ Deporte y juego: 
Promueven la cooperación, el respeto y la prevención de violencias.

⟩ Diálogos y foros comunitarios: 
Refuerzan la cohesión social, sobre todo en espacios intergeneracionales e interculturales. Para el 
diseño de estos diálogos sugerimos recurrir a referentes de las prácticas educativas restaurativas 
como Belinda Hopkins y sus Tiempo del Círculo o Círculo de Palabra.

⟩ Tecnologías digitales: 
Ofrecen una oportunidad para diseñar campañas juveniles en redes sociales alrededor de la temática 
de interés que sea, basadas en la noviolencia. Como recurso inspirador para plantear este trabajo, 
proponemos el programa “Digital Organising” desarrollado por NOVACT, una capacitación online para 
el diseño de campañas de impacto que promuevan la Cultura de Paz global a través del uso de las 
NTIC: https://novact.org/es/formacio/.

4. Factores clave de sostenibilidad

⟩ Procesos continuos: 
Evitar actividades puntuales aisladas y apostar por procesos educativos basados en un itinerario pla-
nificado de media-larga duración a, por ser, que permitan el trabajo por proyectos y transversalicen 
contenidos comunes entre diferentes asignaturas.

⟩ Grupos motores juveniles: 
Estimular la motivación y habilidades de jóvenes para que se sientan atraídos y capaces de intervenir 
en su comunidad y sensibilizar o promover la movilización social de otras partes, generando procesos 
expansivos. 

⟩ Trabajo en red: 
Coordinar con asociaciones de barrio, centros educativos, servicios sociales y colectivos juveniles 
para vincular los aprendizajes con oportunidades reales de participación.

⟩ Corresponsabilidad intergeneracional: 
Involucrar a educadores, familias y personal de centros juveniles como referentes estables.

⟩ Implicación de autoridades locales: 
Clave para asegurar la sostenibilidad en el tiempo y en recursos económicos. 

⟩ Evaluación participativa: 
Integrar momentos en los que la juventud evalúen lo aprendido y sugiera mejoras, fortaleciendo su 
papel como co-creadora de los procesos.

En definitiva, estas recomendaciones no constituyen una receta única, sino un conjunto de orien-
taciones abiertas, que cada grupo y cada educadora o educador podrá adaptar a su propia realidad. 
Lo esencial es mantener la convicción de que la juventud es protagonista en la construcción de paz 
y justicia ambiental, y que nuestra tarea educativa consiste en acompañar, facilitar y potenciar sus 
capacidades. Desde esta perspectiva, cada experiencia puede convertirse en semilla de cambio, en 
oportunidad de aprendizaje compartido y en paso firme hacia un futuro más justo, sostenible y en paz.

https://novact.org/es/formacio/


Sí a la paz. Jóvenes por la paz sostenible y la ciudadanía globalIgualdad de género 3736

VI. Glosario

· Consentimiento: 
Es un “sí” voluntario o una ausencia de “no”, li-
bre de coacción, consciente, verbal o no verbal, 
que se puede retirar en cualquier momento. La 
falta de consentimiento se produce ante una 
circunstancia de intimidación, cuando la vícti-
ma está en una situación de vulnerabilidad que 
anula o somete su voluntad. Es contextualiza-
do, lo que implica que, en determinadas situa-
ciones de desigualdad de poder, expresar el no 
consentimiento puede no resultar posible o se-
ría muy costoso hacerlo por parte de las mu-
jeres. Dadas estas condiciones de dominación, 
algunas autoras consideran que consentir pue-
de ser la expresión de la cesión ante el poder 
del otro. En la cultura de la violación que nos 
rodea, los límites entre el sexo consentido y la 
agresión sexual se difuminan.

· Feminismo: 
Es un movimiento político, social y teórico que 
busca la igualdad de derechos y oportunidades 
entre mujeres y hombres, así como la elimina-
ción de cualquier forma de discriminación o vio-
lencia que enfrentan las mujeres por el hecho 
de serlo. Se propone, para ello, facilitar el reco-
nocimiento de estas violencias, su reparación y 
el compromiso de no repetición, proponiendo 
un camino para el logro del establecimiento de 
relaciones basadas en los buenos tratos, del 
bienestar colectivo y la justicia social. Dentro 
de este movimiento, existen diversos plantea-
mientos para la consecución de esta justicia 
social, pues las discriminaciones que afectan a 
las mujeres por el hecho de serlo interactúan 
con otras condiciones como su pertenencia 
étnica, origen o nivel socioeconómico. Por esta 
razón, cada comunidad enfrenta un camino de 
construcción hacia la igualdad desde un punto 
de partida distinto y se ubica en un contexto 
cultural y social particular. Por esta razón, en-

tendemos que es fundamental atender a los 
particulares análisis del problema y estrategias 
de liberación de las diferentes corrientes fe-
ministas del mundo como el feminismo liberal 
(que busca la integración de las mujeres en el 
sistema sin cuestionarlo), el feminismo radical 
(que analiza y quiere erradicar las raíces de la 
opresión que sufren las mujeres), el feminismo 
negro (que subraya la interseccionalidad entre 
machismo, racismo y clasismo), el feminismo 
marxista (que sitúa como fuente de la opresión 
de la mujer al capitalismo) o el eco-feminismo 
(que relaciona la opresión que sufren las mu-
jeres con la depredación del medio natural y 
busca modelos alternativos que empoderen a 
las mujeres y cuiden el planeta). En la actuali-
dad, hay una división en el movimiento feminis-
ta entre las transexcluyentes, que niegan que 
el feminismo deba ocuparse de acabar con la 
opresión que sufren mujeres transexuales, y las 
transfeministas, que amplía el sujeto del femi-
nismo a mujeres trans y otras disidencias de 
género.

· Género vs sexo. Disidencias de género. 
“Sexo” se refiere la anatomía del sistema repro-
ductivo y a las características sexuales secun-
darias (es por tanto un concepto biológico-fiso-
lógico), mientras que “género” es un constructo 
social usado para diferenciar los roles y expec-
tativas sociales binarias tradicionales cultural-
mente enseñados y aprendidos basados en la 
diferencia sexual biológica. Al tratarse de una 
construcción social y cultural, se trata de una 
forma de categorización fluida y sensible al mo-
mento histórico, el contexto social y la sociedad 
en la que se encuentre, lo que hace que sea 
susceptible de ser modificada. El cuestiona-
miento actual del binarismo de género ofrece la 
oportunidad de ampliar su perspectiva tradicio-
nal de forma que permita incorporar una amal-

gama de identidades y expresiones de género 
diversas, alejadas de la imposición de los roles 
de género tradicionales. 

· Igualdad de género: 
“No sólo es un derecho humano fundamental, 
sino que es uno de los fundamentos esenciales 
para construir un mundo pacífico, próspero y 
sostenible”. (ONU). “Es el reconocimiento de la 
diversidad entre hombres y mujeres e igualdad 
de trato de acuerdo a sus respectivas necesi-
dades y características sin que éstas sean la 
causa de ninguna discriminación” (MPDL). “En 
NOVACT, más que el concepto de igualdad de 
género, usamos el de justicia de género, porque 
nuestro objetivo no es sólo garantizar la igualdad 
formal, sino transformar todas las relaciones de 
poder que perpetúan la discriminación estruc-
tural. Esta transformación pasa por adoptar una 
perspectiva feminista interseccional que tenga 
en cuenta cómo el género interactúa con otros 
ejes de opresión (...) Creemos que sólo me-
diante la participación activa de movimientos 
feministas y LGTBIQA+ y el reconocimiento del 
trabajo invisibilizado de las mujeres y disiden-
cias sexuales en contextos de resistencia será 
posible desmontar los sistemas patriarcales y 
autoritarios, y construir sociedades más justas, 
equitativas y libres de violencias, y en definitiva, 
contribuir al desarrollo de una paz positiva”.

· Interseccionalidad: 
“Fenómeno por el cual cada individuo sufre 
opresión u ostenta privilegio en base a su per-
tenencia a múltiples categorías sociales”, tal 
como lo definió la autora Kimberlé Williams 
Crenshaw. Se trata de un marco que permite 
analizar cómo diferentes factores que confor-
man la identidad de las personas se entrecru-
zan e interactúan entre sí creando sistemas 
de opresión y desigualdad diferenciados y par-
ticulares. Estos distintos factores de opresión 
pueden ser, el género, la etnia, la raza, la clase 
social, la discapacidad, la orientación sexual o la 
identidad de género, entre otros, y no operan de 
forma independiente sino que se interrelacio-
nan e interactúan creando múltiples niveles de 
injusticia social, desigualdad y discriminación.

· Machismo: 
Es una forma de discriminación y opresión, en 
perjuicio de la mujer y en beneficio del varón, 
que asume la superioridad del último sobre la 
primera y que se expresa en un entramado de 

creencias, normas y prácticas sociales muy ex-
tendidas y arraigadas que toman la forma de 
diferentes expresiones de violencia directa, cul-
tural o simbólica. 

· Violencia de género: 
“Las mujeres sufren violencia por el mero hecho 
de ser mujeres, y las víctimas son mujeres de 
cualquier estrato social, nivel educativo, cultural 
o económico. El objetivo del agresor es producir 
daño y conseguir el control sobre la mujer”. (Ins-
tituto de la Mujer). Cuando hablamos de violen-
cia de género o machista no sólo hablamos de 
violencia directa (agresiones físicas), sino tam-
bién psicológica (manipulación, anulación, mal-
trato verbal), sexual (acoso y agresión sexual), 
digital (todo tipo de ataque o discriminación en 
el entorno online) y económica (control y res-
tricción deliberada de los recursos económicos 
para fomentar la dependencia y la subordina-
ción). 








